
Визуально-пространственные знаковые коды  
в непальских песенно-танцевальных ритуалах 

 

 

173

УДК: 79.01.09                      DOI: 10.31249/chel/2020.01.10 
 
 
 
 
 
 
 
 

Кожевникова А.Е.  

ВИЗУАЛЬНО-ПРОСТРАНСТВЕННЫЕ ЗНАКОВЫЕ КОДЫ 
В НЕПАЛЬСКИХ ПЕСЕННО-ТАНЦЕВАЛЬНЫХ  

РИТУАЛАХ© 
Факультет искусств МГУ имени М.В. Ломоносова, 

Москва, Россия, koalina@bk.ru 
 
Аннотация: Для каждой самостоятельной группы человеческого социума 

его семиотическая структура определяется географией пространства пребывания 
и национальными религиозно-мифологическими пристрастиями. В предлагаемой 
статье предполагается на примере отдельных непальских ритуалов рассмотреть 
образно-знаковую систему религиозно-обрядового перформанса с точки зрения 
специфики формирования его смыслового контента. Подчеркивается тяготение 
непальской ритуальной практики к исторически сложившейся знаково-
коммуникативной системе религиозного перформанса, неотделимого от мифоло-
гических постулатов, проецируемых на жизненные реалии. 

Ключевые слова: Непал; ритуалы; перформанс; культ; шакти; янтра. 
Поступила: 14.08.2019                 Принята к печати: 02.09.2019 
 
 

Kozhevnikova A.E. 
Visual-spatial sign codes in Nepalese song and dance rituals 

Faculty of arts of Lomonosov Moscow state University, 
Moscow, Russia, koalina@bk.ru 

 
Abstract. For each independent group of human society, its semiotic structure is 

determined by the geography of the space of residence and national religious and 
mythological preferences. The paper considers the figurative and symbolic system of 
religious and ritual performance from the viewpoint of the specificity of the formation 

                                           
© Кожевникова А.Е., 2020 



 
Кожевникова А.Е. 

 

 

174

of its semantic content providing a case study of individual Nepalese rituals. The author 
emphasizes the correlation between the Nepalese ritual practice and the historically 
established sign-communicative system of religious performance, inseparable from 
mythological postulates projected onto the realities of life. 

Keywords: Nepal; rituals; performance; cult; shakti; yantra. 
Received: 14.08.2019                                             Accepted: 02.09.2019 
 
 

*   *   * 
 
Территорию Непала, расположенного на склонах Гималай-

ских гор, населяют многочисленные народности, социально-
культурный статус которых во многом определяется географией 
пространства, отражающейся на разнохарактерных условиях труда 
и быта (рис. 1). Исторически сложившаяся религиозная терпи-
мость и коммуникабельная ментальность позволяла жителям этой 
горной страны в течение веков, придерживаясь местных обычаев, 
приобщаться и к различным новшествам, что в результате способ-
ствовало сохранению многих старых традиций, насыщающих со-
временную культуру чертами самобытности. 
 

 
 

Рис. 1. 



Визуально-пространственные знаковые коды  
в непальских песенно-танцевальных ритуалах 

 

 

175

Особыми культами поклонения в Непале с древних времен 
были огонь – агни и вода – джала (входившие в философскую 
концепцию «пяти основных элементов материального мира» наря-
ду с землей, воздухом и пространством). Им поклонялись и как 
самостоятельным объектам, и как их символическим божествен-
ным образам, воспетым в мифологии (Агни-джива, Агни-дэв – бо-
ги Огня; Бхава – олицетворение воды, Варуна – покровитель вод, 
Бунгадэо – бог водоемов) [Индийская философия: энциклопедия, 
2009, c. 260–261]. Часто огонь и вода использовались как сакраль-
ное средство для совершения религиозных ритуалов (рис. 2). Из 
них к наиболее древним относятся ритуалы «очищения», «защи-
ты» и «благословения» огнем. Например, обход новобрачных во-
круг священного огня во время свадьбы или ритуал поклонения 
«семи огням» – символизирующим покровительствующую людям 
Большую Медведицу, а также один из почитаемых ритуалов «воз-
жигания огня», направленный на победу над злом, ведущую от 
мрака к свету (широко известна описанная в «Рамаяне» мольба 
Ситы о победе Рамы, совершаемая возле зажженной ею лампады), 
и т.д. 

 

 
 

Рис. 2. 
 

Также издревле существовала практика ритуального «омо-
вения водой» – как кодового знака божественной силы, как очи-



 
Кожевникова А.Е. 

 

 

176

щения от грехов, как символа уважения и почитания (рис. 3).  
В одном из мифов повествуется, как родители, в знак согласия вы-
дать свою дочь Парвати замуж за бога Шиву, во время обручения 
поливали их соединенные руки чистой водой из золотого кувшина 
[Шрестха, 1996, c. 39]. Известен и обряд «великого омовения», со-
вершаемый в Непале в честь бога дождя и урожая Матсендранат-
ха, который состоит из обливания скульптуры божества поочеред-
но горячей и холодной водой из шести медных посудин, по одной 
традиции, а по другой – из девяти серебряных чаш [Шрестха, 2009,  
c. 202–203]. 
 

 
 

Рис. 3. 
 

Однако в большинстве обрядов, связанных с огнем или во-
дой, распространенных среди местного населения, чаще всего  
использовались не изделия из дорогостоящих материалов (серебра 
и тем более золота), а простые глиняные горшки или кувшины, т.е. 
обычные предметы домашней утвари, но наделяемые сакральной 
значимостью еще на этапе их изготовления. Из множества широко 
известных ритуалов с подобными обыденными предметами выде-
лим песенно-танцевальную джхизию. 

Для этого религиозно-обрядового действа, исполняемого 
только женщинами, в качестве основных ритуальных атрибутов 
используются матоки – глиняные шарообразные кувшины для во-



Визуально-пространственные знаковые коды  
в непальских песенно-танцевальных ритуалах 

 

 

177

ды с узким горлышком. Специально для ритуала по всей окружно-
сти кувшина пробиваются маленькие дырки, через которые будет 
лучиться свет от поставленной внутрь горящей свечи. По укоре-
нившейся традиции гончар, делающий эти отверстия, не должен 
подсчитывать их во время работы, чтобы «не помешать» сотворе-
нию скрытого сакрального числа световых лучей, угодных богам 
при исполнении ритуала. Таким образом, уже на этапе изготовле-
ния этих обрядовых предметов мастер приобщается к таинству 
предстоящего ритуала и нередко сопровождает свою работу ка-
ким-то священным напевом [Морозова, 2012, c. 244]. 

Нечто подобное происходит и во время подготовки к друго-
му ритуалу – джала-пйакхан, исполняемому только мужчинами. 
Здесь основным священным атрибутом является большой широ-
кий глиняный горшок – гхат, совсем иной по виду и предназначе-
нию. Для проведения ритуального действа в него нальют воду, ко-
торая будет вытекать из проделанных в нем дырок. Гончар должен 
разместить их по окружности горшка в строгом порядке и количе-
стве, и расчет здесь, видимо, нужен. Однако к самому гхату мас-
тер уже с самого начала работы относится как к священному сосу-
ду, т.е. сакральному вместилищу воды, олицетворяющей в данном 
случае божественную сверхсилу шакти. 

Следует отметить, что в Непале в основном исповедуются 
две религии – индуизм и буддизм, которые всегда мирно ужива-
лись со многими местными верованиями, известными еще со вре-
мен до н.э. Особенно важно, что приблизительно с середины I ты-
сячелетия н.э. сильнейшее влияние на религиозное пространство 
Непала стал оказывать тантризм, высшая степень поклонения в 
котором обращена к культу шакти – сверхсильной энергии жен-
ского начала [Ледков, 2011, c. 17–27; Ефименко, 1999, c. 64–95]. 
Это усилило почитание древнего культа восьми богинь-матерей – 
ашта-матрика (ассоциирующихся с землей-кормилицей) и еще 
более возвеличило главенствующую над ними верховную прама-
терь Свастхани. Ее имя буквально означает «Богиня своего мес-
та», т.е. центрального места в мироздании. В названной ее именем 
священной книге «Свастхани» (ставшей известной с XVI в.) пове-
ствуется о сотворении мира, деяниях божеств и судьбах обитате-
лей земли, а также приводится описание этой трехглазой и четырех-
рукой богини. Из текста следует, что она находится в центре лотоса, а 
на его восьми лепестках (как восьми сторонах света) размещаются 



 
Кожевникова А.Е. 

 

 

178

все восемь богинь-матерей. Соответственно, основным знаковым ко-
дом богини Свастхани стало изображение восьмилистника, или 8-
лепестковой янтры – магического рисунка, в центре которого чаще 
всего выписывается священный слог «ОМ» (рис. 4). В религиозно-
философском смысле – это символическое отображение женского 
начала мироздания, или Свастхани как богини-праматери Шактидэви 
[Шрестха, 1996, c. 3–5, 36]. 

 

 
 

Рис. 4. 
 

Становится понятным, почему в течение многодневного 
зимнего праздника Магха-пурнима, когда почести воздаются сразу 
нескольким богам, один день целиком посвящается только богине 
Свастхани. Центральным событием этого дня и является назван-
ное выше ритуальное действо джала-пйакхан, т.е. «водное пред-
ставление», символизирующее ее сверхсилу – шакти. В начале 
ритуала заранее подготовленный большой широкий гхат (горшок) 
с проделанными в нем дырками наполняется до краев водой и во-
дружается на голову одного из мужчин, исполняющих ритуальный 
танец. Он начинает выполнять своеобразные движения, состоящие 



Визуально-пространственные знаковые коды  
в непальских песенно-танцевальных ритуалах 

 

 

179

в основном из периодических вращений, причем иногда настолько 
быстрых, что льющаяся из дыр вода превращается в сплошной го-
ризонтальный «водяной зонт». Когда же темп танцующего замед-
ляется, вода тонкими струями обливает его тело. На всем протя-
жении этого ритуального танца его участники своими сильными, 
волевыми движениями и жестами подчеркивают всевозрастающую 
мужскую возбужденность. Их увлеченность и, более того, практи-
чески полная самоотдача ритмической стихии этого ритуального 
представления, усиленного звучанием труб и барабанов, не просто 
впечатляет зрителей эмоционально, но и, безусловно, сильно воз-
действует на их религиозные чувства. 

В водно-феерическом ритуале джала-пйакхан заключена 
символика божественной сути сотворения мироздания («Великой 
иллюзии» – Махамайа), т.е. пробуждения богов от мирового сна 
силой женской энергии. Визуально-пространственный знаковый 
код рассматриваемого ритуала является исторически отработан-
ным и включает в себя важные знаковые моменты. Прежде всего, – 
проведение ритуала в открытом, ничем не ограниченном  
пространстве (как сферы космической). Далее, – мифологическая 
обусловленность участия в ритуале только мужчин. И, наконец, – 
«магическое» обливание их водой, олицетворяющей женскую силу 
шакти. Всё это работает на главную идею данного обрядового 
действа – обожествления пробуждения природы через символическое 
свершение священного акта соединения мужского и женского на-
чал, что относится как к жизни людей, так и к плодородию земли, 
«орошаемой» божественной благодатью Свастхани-Шактидэви. 

Если в действии джала-пйакхан основным культовым  
объектом является вода, то в ритуальной («женской») песенно-
танцевальной джхизии – это огонь. Его знаковая роль здесь мно-
гофункциональна, поскольку этот ритуал входит в общую канву 
пятидневного праздника Дивали (или Дипавали), что означает 
«гирлянда огней». Хотя этот праздник формировался из множества 
легенд с разными божествами (в зависимости от местных предпоч-
тений), но единой связующей нитью для всех является почитание 
культа огня, символизирующего торжество света над властью 
тьмы. В эти дни осеннего новолунья огни зажигаются повсюду – и 
в домах, и на улицах, причем в самых разнообразных вариантах. 
Например, чтобы огонь мог гореть возле дома всю ночь, жители 
ставят свечи в глиняные горшки; и в этих своеобразных «глиняных 



 
Кожевникова А.Е. 

 

 

180

лампах» пламя, будучи защищенным от ветра и прочих случайных 
воздействий, может светить в течение многих часов, отпугивая 
«злобные силы» и притягивая «силы благостные». Возможно, от 
этой житейской практики когда-то и родилась на юге Непала идея 
ритуального танца джхизия со светящимися кувшинами на голове 
(а это уже наподобие того, как в таких же глиняных кувшинах, или 
в матоках, женщины всегда носили на голове воду). Таким обра-
зом, рассмотрев атрибуты ритуала, нужно отметить что его  
сакральный смысл имеет более глубокие корни, ибо восходит к 
древнему храмовому обряду обнесения огнем статуй богов цело-
мудренными девами-жрицами. 

Ритуальная джхизия, исполняемая во время праздника Ди-
вали, начинается с того, что каждая участница ставит себе на голову 
сакральный кувшин с отверстиями (об изготовлении которых го-
ворилось выше), и все вместе начинают плавный танец с грациоз-
ными движениями, сопровождаемыми пением и инструменталь-
ной музыкой. Если в основу мужского ритуала джала-пйакхан 
заложен смысл «возбуждения», то основу женской джхизии со-
ставляет, напротив, идея «умиротворения», а отсюда и совсем 
иные мягкие танцевальные движения и пластичные жесты рук. 
Наибольшее внимание привлекает солирующая девушка с двумя 
матоками на голове, особенно когда она начинает медленно и 
очень плавно вращаться и при этом еще слегка приседать [Моро-
зова, 2012, c. 242–244]. Но самое сильное впечатление производит 
совершенно зачаровывающая игра лучей света, струящихся из от-
верстий кувшинов танцующих девушек. Эти лучи озаряют окру-
жающее пространство, погруженное в темную ночь новолунья. 
Почитание огня в данном ритуале, закрепленное в ежегодно по-
вторяющемся кодовом перформансе, превращается в религиозно-
романтическое прославление огня, парящего над мраком и тьмой. 

Приведенные примеры формирования визуально-пространст- 
венных знаковых кодов в непальских песенно-танцевальных ритуа-
лах позволяют сделать вывод о том, что их создание тесно связано 
как с географией пространства пребывания, так и с национальными 
религиозно-мифологическими пристрастиями. В соответствии с 
этим в заключение хотелось бы упомянуть еще о двух празднично-
ритуальных событиях, неотъемлемой визуальной частью которых 
все так же являются кувшины, знаковая суть которых способствует 



Визуально-пространственные знаковые коды  
в непальских песенно-танцевальных ритуалах 

 

 

181

сотворению в умах и душах людей бесконечного сакрально-
космического пространства. 

Одно из древних религиозных празднеств так и именуется 
Кумбха-мела, что означает «Праздник кувшина». В священных 
пуранах повествуется, что когда-то давно боги и демоны стреми-
лись добыть со дна океана кувшин с амритой (напитком бессмер-
тия); а когда он, наконец, явился из водных глубин, то за владение 
этим сакральным кувшином-кумбхой началась страшная битва, во 
время которой кумбха с амритой четырежды касался земли, и рас-
положенные там города, освященные его прикосновением, со вре-
менем стали местами паломничества. Хотя они находятся в Индии, 
но для непальцев они столь же святы; и потому немало паломни-
ков с Гималайских гор стремятся попасть на празднование Кумб-
ха-мелы, поскольку как раньше, так и теперь для истинных ве-
рующих границы между странами всегда были и остаются 
«подвижными». Тем более если речь идет о соприкосновении с 
сакральным пространством, вообще не имеющим границ. А ритуал 
всеобщего омовения в месте слияния трех рек (под Аллахабадом), 
воды которых в эти дни считаются священными, приносит палом-
никам не только духовное и физическое очищение, но и ощущение 
себя частицей этого бесконечного пространства. 

Однако в самом Непале, также с незапамятных времен, су-
ществуют не только обряды омовения, но и своеобразный аналог 
«кувшина с амритой», только в отличие от мифического кумбха, 
он здесь может быть «сотворен» своими руками. Происходит это в 
дни отмеченного выше праздника Магха-пурнима, когда после ри-
туального действа джала-пйакхан глубоко верующие люди при-
ступают к обустройству своего символического домашнего алтаря. 
То есть установленный в доме глиняный кувшин с широким гор-
лышком наполняется водой – она и будет олицетворением амриты 
(которая интерпретируется как «эликсир жизни»); сверху уклады-
ваются цветы и фрукты – как символы жизни, рождаемой из ам-
риты; затем все накрывается тонкой материей – что создаст иллю-
зию таинства рождения. Таким совсем несложным способом, из 
самых обыденных вещей, буквально вручную воссоздается модель 
сакрального космического пространства, суженного до уровня 
обычного небольшого помещения. Но несоизмеримо малым оно 
может показаться лишь со стороны, а для местных жителей все-
объемлющее сакральное пространство, создающееся религиозной 



 
Кожевникова А.Е. 

 

 

182

атмосферой, царящей в дни грандиозного праздника Кумбха-мела, 
и сакральное пространство, ощутимое в доме вокруг символичного 
кувшина с амритой, – величины равнозначные. 

 
 

Список литературы 
 

Ефименко В.А. Шактизм и тантра // Древо индуизма. – М.: Восточная литература 
РАН, 1999. – С. 64–95. 

Индийская философия: энциклопедия / ред. М.Т. Степанянц. – М.: Восточная 
литература РАН, 2009. – 628 с. 

Ледков А.А., Лунёв С.И. История Непала. ХХ век. – М.: ИB РАН, 2011. – 384 с. 
Морозова Т.Е. Ритуальные песенно-танцевальные традиции Непала: угасание или 
преобразование? // Искусство Востока. – М.: ГИИ, 2012. – Вып. 4: Сохранность 
и сакральность / ред. Е.А. Сердюк. – С. 232–260. 

Шрестха К.П. Непальские легенды и традиционные праздники в контексте исто-
рии // Культура Востока. – М.: КРАСАНД, 2009. – Вып. 2: Особенности региональ-
ного развития: Индия, Непал, Тибет / ред. и сост. Т.Е. Морозова. – С. 161–252. 

Шрестха К.П. Свастхани. Мифы и легенды Непала. – М.: HIMAL, 1996. – 88 c. 
 
 

References 
 

Efimenko, V.A. (1999). Shaktizm i tantra. Drevo induizma (pp. 64–95). M.: Vostoch-
naya literatura RAN. 

Stepanyanc, M.T. (Ed.). (2009). Indijskaya filosofiya: enciklopediya. M.: Vost. lit. 
Ledkov, A.A. & Lunyov, S.I. (2011). Istoriya Nepala. XX vek. M.: IV RAN. 
Morozova, T.E. (2012). Ritual'nye pesenno-tanceval'nye tradicii Nepala: ugasanie ili 

preobrazovanie? Iskusstvo Vostoka. In E.A. Serdyuk. (Ed.), Sohrannost' i sak-
ral'nost', (4), 232–260. 

Shrestha, K.P. (2009). Nepal'skie legendy i tradicionnye prazdniki v kontekste istorii. 
Kul'tura Vostoka. In T.E. Morozova. (Ed. & comp.), Osobennosti regional'nogo raz-
vitiya: Indiya, Nepal, Tibet, (2), 161–252. 

Shrestha, K.P. (1996). Svasthani. Mify i legendy Nepala. M.: HIMAL. 


